
TiempoyEspacio   
Depósito Legal: pp198402DC2832 • ISSN: 1315-9496  
 
 
 
 

 

 

Centro de Investigaciones Históricas Mario Briceño Iragorry 

 

N
° 

8
4

  
V

o
l.
 X

L
II

I.
 J

u
li
o

 –
 D

ic
ie

m
b

re
 2

0
2

5
 

67 

 

 Visiones transformadoras de la historia humana. 
Algunas consideraciones sobre el marxismo y la 

historiografía 

 
Transformative visions of human history.  

Some considerations on Marxism and historiography 
 
 
 
 

Jorge Bracho 
 

Universidad Católica Andrés Bello 
Universidad Pedagógica Experimental Libertador 

jorbrac59@gmail.com 

 

 

Resumen: Las líneas que componen este trabajo están centradas en tres aspectos 
fundamentales. El primero de ellos se relaciona con lo que la concepción 
materialista de la historia explicitó cómo historia, es decir, un devenir constante en 
que la idea de necesidad resultó esencial junto con la de cambio y, por ende, la de 
revolución. En segundo lugar, se destaca cómo esta corriente filosófica derivó en 
marxismo y componente fundamental del estudio acerca del pasado, entre quienes 
asumieron esta concepción del mundo como concienciación. Por último, en este 
breve ensayo se presentan algunos ejemplos de estudio de la historia en Venezuela 
durante la centuria del 1900 y parte de lo transitado en lo correspondiente a la 
centuria actual, bajo la denominada historiografía marxista. 
 
Palabras clave: historiografía, narrativa, historia, materialismo, axiomas. 
 
  
Abstract: The lines that make up this work are focused on three fundamental 
aspects. The first of them is related to what the materialist conception of history 
has made explicit as history, that is, a constant evolution in which the idea of 
necessity was essential together with that of change and, therefore, that of 
revolution. Secondly, we like to show how this philosophical current derived into 
Marxism and a fundamental component of the study of the past, among those who 



TiempoyEspacio   
Depósito Legal: pp198402DC2832 • ISSN: 1315-9496  
 
 
 
 

 

 

Centro de Investigaciones Históricas Mario Briceño Iragorry 

 

N
° 

8
4

  
V

o
l.
 X

L
II

I.
 J

u
li
o

 –
 D

ic
ie

m
b

re
 2

0
2

5
 

68 

assumed this conception of the world as awareness. Finally, this brief essay 
presents some examples of the study of history in Venezuela during the 1900 
century and part of what has been moved through in the current century, under the 
so-called Marxist historiography. 
 
Keywords: historiography, narrative, history, materialism, axioms, revolution. 
 

 

Inicio 

Según Germán Carrera Damas una de las grandes dificultades con las cuales se enfrenta el 

crítico social y quienes se dedican a la crítica historiográfica son las creencias arraigadas en 

las mentalidades individuales y colectivas. Creencias de las que parecen no escapar varios 

especialistas de las ciencias sociales, ayer y hoy. Un emblemático ejemplo se vincula con la 

llamada historiografía marxista. En la actualidad se puede precisar el maleable uso 

extendido a partir de la palabra marxista la cual ha pasado a dilatar toda una terminología 

en el campo de las ciencias sociales y, especialmente, de la historia1.  

     Pierre Vilar comenzó uno de sus escritos con el siguiente señalamiento: ―… Todo el 

mundo puede calificar de ‗marxista‘ a cualquier cosa…‖.  A tal efecto subrayó, ―… nada es 

difícil y más raro que ser historiador, por no decir historiador marxista…‖. Para este 

historiador francés al vocablo marxista le sería inherente la ―… estricta aplicación de un 

modo de análisis teóricamente elaborado a la más compleja de la materia de la ciencia: las 

relaciones sociales entre los hombres y las modalidades de sus cambios…‖2. 

     Era esta una exigencia metodológica a partir de la cual Vilar se interrogó acerca de si 

ella se había cumplido en algún momento. De acuerdo con su respuesta la historia, desde 

esta perspectiva, estaba por hacerse. Conforme a su tesis se eludía un concepto nodal y 

                                                            
1 Véase: Germán Carrera Damas. Aviso a los historiadores críticos. Caracas: Ediciones Ge, 1995, pp. 217-

274. 
2
 Pierre Vilar. Historia marxista, historia en construcción. 2ª edición. Barcelona – España, 1975, p. 7. 



TiempoyEspacio   
Depósito Legal: pp198402DC2832 • ISSN: 1315-9496  
 
 
 
 

 

 

Centro de Investigaciones Históricas Mario Briceño Iragorry 

 

N
° 

8
4

  
V

o
l.
 X

L
II

I.
 J

u
li
o

 –
 D

ic
ie

m
b

re
 2

0
2

5
 

69 

significativo relacionado con ―… el todo coherente, el objeto teórico de Marx, es el modo de 

producción, como estructura determinada y determinante‖3. 

     Por lo pronto, resulta necesario el acercamiento a una forma particular de examinar y 

estudiar lo sucedido, de conformidad con una percepción del mundo y un método de 

análisis. Al efecto, es preciso agregar que la historia se constituyó, desde sus inicios, como 

una forma de crítica social. Sin embargo, es imprescindible reconocer en el estudioso de la 

historia su adhesión de manera consciente a corrientes historiográficas según intereses 

personales, sociales, políticos, incluso culturales o económicos. Disposiciones necesarias de 

leer para una aproximación fidedigna a lo configurado y narrado como tal.  

     En este contexto resulta fundamental abordar algunas cuestiones relativas a una 

historiografía marxista científicamente elaborada en Venezuela, así como su desarrollo en 

otras localidades. En consecuencia, considero indispensable plantear dos interrogantes. En 

primer lugar, ¿hasta qué punto puede hablarse de ciencia cuando axiomas y enunciados 

constituyen el precedente inmediato de las inferencias que todo analista de lo social 

alcanza? En segundo lugar, si la supuesta objetividad no es factible, ¿cuál es entonces el 

lugar de la crítica, siendo ésta el eje central de una disciplina que aspira tener un carácter 

científico? 

     No basta con asimilar la historia como una ciencia social útil para comprender el mundo 

actual a partir de lo sucedido si no se practica la crítica. Como disposición científica, la 

crítica adquiere valor en la revisión constante de creencias, axiomas y enunciados. No 

puede reducirse a la mera ratificación de lo establecido, pues, de ser así, toda configuración 

se convertiría en doctrina e inevitablemente en dogma. 

 Como queda expresado, no me anima esta proximidad a la historiografía marxista 

para demostrar si quienes han examinado y examinan lo sucedido, bajo esta corriente del 

pensamiento, cumplen con la rigurosidad del método científico o no. Al fin y al cabo, el 

                                                            
3 Ídem, p. 9. 



TiempoyEspacio   
Depósito Legal: pp198402DC2832 • ISSN: 1315-9496  
 
 
 
 

 

 

Centro de Investigaciones Históricas Mario Briceño Iragorry 

 

N
° 

8
4

  
V

o
l.
 X

L
II

I.
 J

u
li
o

 –
 D

ic
ie

m
b

re
 2

0
2

5
 

70 

analista de lo social, como historiador, cumple con un rigor metodológico, pero puede 

errar desde los precedentes convencimientos arraigados en su mente. 

     A este respecto, la historia y la historiografía juegan y han jugado un papel fundamental 

como un saber con el cual se ajustan referentes cuyo propósito es equivalente a 

funcionalidad y legitimidad social. Situación a partir de la cual se puede hacer referencia a 

una historia enmarcada en la esfera social, tanto en su propósito abarcante como expresión 

de disputas sociales. 

 En términos generales, la vertiente historiográfica denominada marxista expresa 

unas mentalidades que, al cabo del tiempo, se han venido explayando en el sistema mundo 

hasta poder concluir que ocupan un lugar privilegiado al lado de agrupaciones políticas 

propulsoras de un nuevo orden de cosas. Además protagonizan en la actualidad una pugna 

histórica frente al liberalismo histórico, al que parecen estar superando en combinación 

con nuevos polos de poder imperialista. Resulta importante recordar que las diversas 

concepciones alrededor de la vida de los actores sociales, concebidas al amparo del 

concepto moderno de libertad, ha girado en torno a su alcance y cómo lograrla.  

     Para el caso de esta consideración, el marxismo es de vital importancia por su impacto 

en el sistema mundo moderno, en especial, durante todo el 1900. Lo es porque impregnó y 

germinó en el mundo académico, sin dejar de ser en sus inicios sólo una elaboración 

teórica para la acción política. En consecuencia, es imposible dejar de lado una 

cosmovisión correspondiente a propios y extraños de esta literatura la cual aún ronda los 

espacios de la academia occidental y espacios contiguos.  

 

Acercamiento a un problema 

 En primer lugar, es indispensable hacer referencia, de manera muy general, a lo 

denominado históricamente marxismo. Así resulta necesario rememorar que su 

prominente intención, por parte de quien deriva esta denominación: Carlos Marx (1818-

1883), no se concentraba en fundar una escuela de pensamiento, sino la de crear una teoría 



TiempoyEspacio   
Depósito Legal: pp198402DC2832 • ISSN: 1315-9496  
 
 
 
 

 

 

Centro de Investigaciones Históricas Mario Briceño Iragorry 

 

N
° 

8
4

  
V

o
l.
 X

L
II

I.
 J

u
li
o

 –
 D

ic
ie

m
b

re
 2

0
2

5
 

71 

para la acción con el propósito de barrer con el sistema de producción capitalista. Sus 

variados escritos estuvieron concentrados en construir un cuerpo teórico orientado en la 

edificación de la verdadera historia. Ésta sería aquella en que, al menos, la lucha de clases 

se desvaneciera.  

     La verdadera historia se expresaría con la superación de la prehistoria cuya 

emblemática representación fue figurada con la propiedad privada de los medios de 

producción. La restitución o el rescate de la virtud humana, es decir, volver a una especie 

de redivivo de lo enunciado como comunismo primitivo, formó parte de sus 

argumentaciones. Lo denominado comunismo sería restaurar lo que a lo largo de la 

historia se había desposeído al hombre. Ni Marx ni Engels mostraron reparos para 

reproducir lo que etnólogos como Lewis Henri Morgan (1818-1881), en su texto La 

sociedad primitiva, habían señalado respecto a lo asumido por ellos como el esquema 

evolutivo de la sociedad y muy familiarizado con la percepción progresista de la vida de las 

comunidades humanas, contemplada en los clásicos de la concepción materialista de la 

historia y reproducida a partir de los hallazgos antropológicos del decimonono4.  

 Según Marx y su bienhechor Federico Engels (1820-1895), la denominación 

enajenación se relacionaba con lo acontecido con la Revolución neolítica y las secuelas de 

ésta respecto a una nueva división del trabajo. Se puede verificar que la denominada 

comunidad primitiva fue relacionada con barbarie y civilización. El corte e hito de una a la 

otra, no siempre con una impronta positiva para el ser humano, pero sí para la historia en 

su devenir, estuvo centrada en las formas de propiedad representada, ahora, en una nueva 

división del trabajo, la social. Con la civilización surgió la división social del trabajo, es 

decir, floreció la división de lo que se conoce como trabajo manual e intelectual. 

 Sería este acontecimiento (la revolución neolítica) el sustento para elaborar un 

esquema de evolución de las sociedades. Además, sirvió para remarcar que la acción 

humana tenía la capacidad de recuperarse de la enajenación económica de la que habían 

sido víctima las personas. En sus Manuscritos económicos filosóficos de 1844, Marx 

                                                            
4 El texto de Engels titulado El origen de la familia, la propiedad privada y el Estado (1884) se basó en lo 

redactado por Lewis Morgan en La sociedad antigua una obra publicada en 1877. 



TiempoyEspacio   
Depósito Legal: pp198402DC2832 • ISSN: 1315-9496  
 
 
 
 

 

 

Centro de Investigaciones Históricas Mario Briceño Iragorry 

 

N
° 

8
4

  
V

o
l.
 X

L
II

I.
 J

u
li
o

 –
 D

ic
ie

m
b

re
 2

0
2

5
 

72 

presentó su tesis central acerca de cómo los seres humanos habían sido despojados de lo 

que naturalmente les pertenecía. Marx abjuró de la idea de posesión divulgada con el 

credo liberal. Mientras el liberalismo asoció propiedad con libertad y libre albedrío, Marx 

vinculó propiedad con enajenación y la consiguiente alienación de tal acto derivado, en 

conjunto con la explotación económica y el sometimiento social5. 

     Demostró, dentro de sus convicciones, cómo el hombre, al ser separado de lo que 

naturalmente le pertenecía—la producción biológica derivada del objeto natural, es decir, 

la naturaleza—y de los instrumentos de trabajo, que con el avance tecnológico habían 

pasado a manos de quienes, por habilidad, se adueñaron de ellos, terminó en un estado de 

enajenación. 

     Esta consideración se convirtió en un axioma dentro de la doctrina marxista. A merced 

del concepto histórico-social concebido por Marx sobre el devenir humano y lo privilegiado 

como tal, se transformó en lo denominado por él las relaciones sociales de producción, 

convirtiéndose en un determinante fundamental. Marx las resituó como el hilo de Ariadna, 

en una reinterpretación muy al estilo hegeliano, es decir, como un hilo conductor que pasó 

a ser el punto de partida del análisis social. Ahora. ¿Conductor de qué? De análisis, simple 

y sin necesidad de mayor elucubración. 

     Sin embargo, fue un materialismo centrado en la esfera económica, lo preeminente en 

su momento de estudio y combate. Su prístina intención por examinar las relaciones 

sociales, cuya presencia eran dominantes, es decir marcadas por el capitalismo industrial, 

era la de crear conciencia para actuar y superar el modelo capitalista de acumulación, 

intercambio y circulación. Con este propósito, a la obra que dedicó mayor cantidad de 

horas de estudio fue la relacionada con un tipo de relación nombrada: capital. En su obra 

                                                            
5 Fue publicado por vez primera en 1932. En este texto Marx mostró el desposeimiento histórico y sus 

inherencias, aunque sin aclarar cómo sería una sociedad humana sin presencia de la propiedad. Uno de las 

grandes dudas legadas de la lectura de la dialéctica, por el marxismo desde sus cimientos, se concatena con la 

necesidad de controlar las fuerzas de la naturaleza, así como las de la sociedad conjuntamente. Esta obra de 

Marx resulta un excelente ejemplo de esta tentativa. 



TiempoyEspacio   
Depósito Legal: pp198402DC2832 • ISSN: 1315-9496  
 
 
 
 

 

 

Centro de Investigaciones Históricas Mario Briceño Iragorry 

 

N
° 

8
4

  
V

o
l.
 X

L
II

I.
 J

u
li
o

 –
 D

ic
ie

m
b

re
 2

0
2

5
 

73 

El capital se propuso examinar la esencia o sustancia de un tipo de relación que se hizo 

hegemónica con el mundo moderno: la mercancía6. 

 Es dable asegurar, respecto a esta cuestión y relacionada con la concienciación de 

los individuos, la creencia según la cual la voluntad humana podía romper con las ataduras 

enajenantes y la concomitante explotación del hombre por el hombre. Dentro de esta 

corriente del pensamiento la conciencia de clase fue convertida en un punto central de la 

actuación humana. Si con el materialismo marxista se hizo corriente asumir al hombre 

como agente activo y consciente de la historia los historiadores, por tanto, serían los 

responsables de nutrir la superestructura acorde con un nuevo modo de producción, 

basado en la propiedad colectiva. 

     Uno de los axiomas derivado de esta tesis se puede constatar en palabras del historiador 

Manuel Moreno Fraginals al momento de defender una historiografía en el marco de una 

revolución. De la historia escrita asintió que era ―… uno de los elementos fundamentales de 

la superestructura creada por un determinado régimen de producción…‖7. Con su enfoque, 

este historiador cubano intentó discernir la relación entre la producción material y la 

construcción de la memoria histórica, de ello deriva que los axiomas históricos no son 

neutrales, sino que están moldeados por las condiciones económicas y sociales. 

     Moreno Fraginals hizo referencia al cambio indispensable en el seno de la 

superestructura. Asoció la historia con un arma de la revolución cubana para enfrentar lo 

que en ella predominaba del modelo burgués de la sociedad anterior. Con la cual se 

escamoteó la situación de la negritud y sólo se enalteció a la burguesía en cuanto base de la 

nacionalidad. Se trataba de derrumbar los héroes del anterior modo de producción 

capitalista, es decir, bajar ―… de sus templos a los dioses burgueses y poner en su lugar los 

nuevos dioses…‖8. Cita a partir de la cual ratificó uno de los puntos clave de la 

                                                            
6 El capital se publicó en 1867. Los tomos II y III lo fueron en 1885 y 1894, respectivamente, con 

anotaciones y agregados de Federico Engels.  
7 Manuel Moreno Fraginals. La historia como arma y otros estudios sobre esclavos, ingenios y 

plantaciones. Barcelona – España: Editorial Crítica, 1999, p. 13. 
8 Ídem, p. 19. 



TiempoyEspacio   
Depósito Legal: pp198402DC2832 • ISSN: 1315-9496  
 
 
 
 

 

 

Centro de Investigaciones Históricas Mario Briceño Iragorry 

 

N
° 

8
4

  
V

o
l.
 X

L
II

I.
 J

u
li
o

 –
 D

ic
ie

m
b

re
 2

0
2

5
 

74 

reconfiguración ideológica y un aspecto trascendental del pensamiento marxista, donde la 

construcción de una nueva hegemonía cultural es esencial para afianzar el cambio 

estructural. 

     Sin mayores contratiempos este tipo de argumentación se convirtió en un apotegma. El 

principio axial derivado fue que la historia resultaba de la voluntad humana y no de una 

expresión divina o designio supra terrenal. Ahora, de existir un destino, la experiencia 

humana estaba determinada y condicionada por una situación material. Al ser una 

metodología cuyo propósito era concienciar es que se puede comprender una aseveración 

como la siguiente: 

…Mientras más comprenda una personalidad las necesidades del 
desarrollo social, el complejo material e intelectual dentro del cual se 
mueve, mayor será su influencia y mayor posibilidad tendrá de impulsar 
y orientar el proceso histórico de la sociedad en la que se actúa…9. 

De esta manera se puede concluir que el conocimiento de las contradicciones 

sociales, enmarcadas en la lucha de clases, era el paso previo para la acción revolucionaria 

y la renovación. Por otra parte, Marx describió, en sus indagaciones, el proceso de cambio 

necesario en lo denominado por él modos de producción, a partir de la comunidad 

primitiva, pasando por el modo de producción Esclavista, Feudal y Capitalista. De esta 

forma hizo un esfuerzo por alejarse a lo establecido en el 1700 y basado en edades o 

períodos cuyos inicios estaban marcados por eventos de revelación religiosa y política, uno 

de ellos: el nacimiento de Nuestro Señor Jesucristo. Otro, la Gran Cadena del Ser o el 

Diluvio Universal, al menos los de mayor uso. 

Bajo el marco de un convencimiento acerca del transcurrir social y humano como 

expresión de una constante renovación o de la necesidad histórica, fue asumida de manera 

consciente la idea de revolución. Al argumentar la transformación, la innovación y la 

novedad fueron convertidas en una ley de la dialéctica, es decir, la contradicción natural 

                                                            
9 Carlos Irazábal. Hacia la democracia. Contribución al estudio de la historia económico – político – 

social de Venezuela. 3ª edición. Caracas: José Agustín Catalá, Editor, 1974, p. 9. 



TiempoyEspacio   
Depósito Legal: pp198402DC2832 • ISSN: 1315-9496  
 
 
 
 

 

 

Centro de Investigaciones Históricas Mario Briceño Iragorry 

 

N
° 

8
4

  
V

o
l.
 X

L
II

I.
 J

u
li
o

 –
 D

ic
ie

m
b

re
 2

0
2

5
 

75 

entre fuerzas productivas y relaciones de producción10. El concepto de producción y 

reproducción de la vida real se utilizó para revelar que los cambios, en toda sociedad 

humana, formaban parte tanto de la experiencia de los individuos, así como una necesidad 

o requerimiento social. Con esta ideación el concepto de revolución fue de gran valía al 

permitir la legitimación de todo cambio11.  

Los razonamientos posteriores a esta argumentación llegaron a concebir la historia 

como una expresión en que todo cambio de raíz surgía de tiempo en tiempo en vista de su 

necesidad y por la inevitable contradicción entre fuerzas productivas y relaciones de 

producción. Así, la revolución fue convertida en un imperativo de estudio y en un 

determinante del devenir. 

Las revoluciones son fenómenos históricos. Estallan de tiempo en tiempo 
en las sociedades (…) La evolución económica con su pausado 
movimiento, con sus modificaciones a veces imperceptibles, plantea las 
revoluciones políticas (…) En una sociedad en marcha se desarrollan las 
fuerzas productivas y comienzan a chocar con las relaciones económicas 
y la superestructura social… La revolución es, precisamente, el 
quebrantamiento de la trabazón económica, jurídica, etc., que avasalla y 
asfixia esas fuerzas y esas necesidades12 

Si nos remitimos a la historia de las ideas políticas resulta útil rememorar que 

quienes le dieron cuerpo a la idea contemporánea de revolución, como equivalente a nuevo 

orden de las cosas, fueron los Padres fundadores que lideraron la independencia de las 

Trece Colonias del Norte, connotación reduplicada por los revolucionarios franceses del 

setecientos, y que los seguidores del marxismo sólo la asocian con los acontecimientos que 

se iniciaron con la Toma de la Bastilla. Se suele relacionar esta última con un conflicto 

marcado por la lucha entre clases sociales. Sin embargo, la asociación de lo acontecido en 

Francia y lo que interesa, en esta ocasión, es su reconocimiento como una de las primeras 

                                                            
10 La idea moderna de dialéctica fue concebida por el alemán Johann Gotllieb Fichte (1762-1814), luego 

retomada por Jorge Guillermo Federico Hegel (1770-1831) y de quien Marx la reduplicaría para sustentar la 

idea de la lucha de clases como motor de la historia, la superación de modos de producción como un progreso 

y los cambios que ello conllevaba para argumentar la revolución como necesidad.  
11 A este respecto resulta de gran utilidad revisar el texto de Hannah Arendt. (2004). Sobre la revolución y el 

redactado por Dorinda Outram. (2009) La Ilustración.  

 
12 Irazábal, pp. 15, 17 y 18. 



TiempoyEspacio   
Depósito Legal: pp198402DC2832 • ISSN: 1315-9496  
 
 
 
 

 

 

Centro de Investigaciones Históricas Mario Briceño Iragorry 

 

N
° 

8
4

  
V

o
l.
 X

L
II

I.
 J

u
li
o

 –
 D

ic
ie

m
b

re
 2

0
2

5
 

76 

expresiones políticas de movimientos de masas, sin representar necesariamente un 

conflicto entre clases sociales13. 

Resulta importante recordar que los movimientos comunistas y socialistas ya 

llevaban tiempo de existencia cuando Carlos Marx y Federico Engels se declararon 

comunistas en la década del cuarenta del 1800. Todavía el término comunista hacía 

referencia a un programa político mientras el de socialista connotaba crítica social y teoría 

de análisis. Por tanto, no se debe olvidar que el programa comunista desarrollado por 

Marx no alcanzó a superar los umbrales de lo que, junto con Engels, denominaron, sin 

dejar de ser despectivos, socialismo utópico. Tanto la tesis acerca de la eliminación de la 

división campo – ciudad y la abolición del Estado tuvieron su base de sustentación en lo 

ideado por Charles Fourier (1772-1837), Robert Owen (1771-1858) y Henri de Saint-Simon 

(1760-1825). Esto reviste especial interés porque la denominación marxismo 

historiográfico constriñe, a quien se asume historiador, al análisis o estudio de lo ocurrido 

marcado por imperativos morales, ideológicos y políticos. El análisis socialista se extendió 

en oposición al liberalismo histórico. Hizo lo propio frente a corrientes del pensamiento 

como el positivismo y otras basadas en el materialismo, denominado vulgar por el 

marxismo clásico14. 

Desde la esfera del mundo académico, y lo difundido durante el 1800 como 

historia, se presentó la necesidad de desplegar un pensamiento basado en los principios de 

la ciencia y con ello diferenciarse de la metafísica, el idealismo filosófico y las creencias 

religiosas. En consecuencia, se estableció como una de sus estrategias, demostrar que toda 

inferencia histórica debía estar sustentada en evidencias fácticas y testimonios verificables. 

                                                            
13 Un ejemplo de estudio respecto a uno de los precedentes marcados por los movimientos revolucionarios 

franceses del 1700 se puede leer en: George Mosse. La nacionalización de las masas. Simbolismo político y 

movimientos de masas en Alemania desde las guerras napoleónicas al Tercer Reich.  Buenos Aires: Siglo 

XXI Argentina, 2007. Un desmentido de la Revolución francesa como revolución social o expresión de la 

lucha de clases se puede consultar en: Peter McPhee. La Revolución Francesa, 1789-1799. Una nueva 

historia. 2ª edición, Barcelona – España, 2009. 

  
14 Véase: Hobsbawm, Eric. (2011). Cómo cambiar el mundo. Marx y el marxismo 1840-2011, Barcelona – 

España: Editorial Crítica, 2011. Quien fue un crítico del marxismo y algunas de sus “verdades” sin abjurar de 

Marx.  



TiempoyEspacio   
Depósito Legal: pp198402DC2832 • ISSN: 1315-9496  
 
 
 
 

 

 

Centro de Investigaciones Históricas Mario Briceño Iragorry 

 

N
° 

8
4

  
V

o
l.
 X

L
II

I.
 J

u
li
o

 –
 D

ic
ie

m
b

re
 2

0
2

5
 

77 

Al efecto, el sujeto cognoscente debía mostrar ajenidad ante el objeto de análisis y de 

estudio emprendido. Sin embargo, bajo la justificación de la lucha de contrarios, al amparo 

del método dialéctico modelado, se asumió que la neutralidad axiológica dependía de un 

locus de enunciación social. Se sabe que una de las estrategias, en la esfera política, 

desplegada por los bolcheviques fue la de reivindicar la verdad representada por el 

proletariado, mientras sus contrarios de clase actuaban bajo el marco de la ideología, 

asociada sólo con falsa conciencia.  

 

El axioma desplegado 

     El historiador venezolano Federico Brito Figueroa (1921-2000) concibió la historia 

como un ejercicio de compromiso intelectual y militante. Su enfoque no se limitó a la 

observación neutra de los hechos. Antes bien asumió una postura activa frente a las 

estructuras sociales y políticas. Para él, el historiador no solo interpreta lo ocurrido. 

También asume una responsabilidad en la lucha por la transformación social. Como él 

mismo lo expresó: 

…soy un historiador militante en la interpretación teórica y en el trabajo 
práctico de la investigación concreta (…) todo historiador es un hombre 
comprometido desde el punto de vista intelectual, bien en defensa del 
orden social dominante y sus valores, o bien luchando contra ese mismo 
orden social15  

     A partir de este enunciado resulta pertinente considerar la perspectiva de Moreno 

Fraginals, quien enfatizó el papel del historiador como un intelectual comprometido con el 

contexto social objeto de estudio. Su visión coincide con aquellos enfoques que no solo 

interpretan los acontecimientos históricos. Igualmente, los vinculó con las estructuras 

económicas y políticas que los sostienen, así como el lugar del historiador frente a sus 

composiciones. Su propuesta estuvo orientada a inquirir  

                                                            
15 Federico Brito Figueroa. Tiempo de Ezequiel Zamora. Caracas: Ediciones de la Biblioteca/Universidad 

Central de Venezuela, 1981, p. 9. 



TiempoyEspacio   
Depósito Legal: pp198402DC2832 • ISSN: 1315-9496  
 
 
 
 

 

 

Centro de Investigaciones Históricas Mario Briceño Iragorry 

 

N
° 

8
4

  
V

o
l.
 X

L
II

I.
 J

u
li
o

 –
 D

ic
ie

m
b

re
 2

0
2

5
 

78 

… en aquellas riquísimas fuentes que la burguesía eliminó del caudal 
histórico por ser precisamente las más significativas. Y con el aporte de 
estas nuevas e imprescindibles investigaciones descubrir las leyes 
dialécticas de nuestra historia…16 

De esta manera la denominada historiografía marxista, o la acá considerada como 

tal, se manifiesta según principios, axiomas, creencias, inferencias establecidas como 

factores condicionantes de análisis. No se trata de censurar o de escoger de acuerdo con 

una escala de valores. Se debe insistir que la frase narrativa se construye de acuerdo con el 

dato, la afiliación a lo ofrecido por los testimonios y no a convencimientos precedentes. Por 

lo hasta el momento anotado, es posible una aproximación a esta historiografía mediante 

el examen de algunos conceptos, argumentos y lo figurado como expresividad 

determinante de la experiencia humana. Durante la década de los setenta se generalizó el 

uso de conceptos como los de colonialismo interno, neocolonialismo, semicolonial, 

encuadrados en lo impuesto como factor determinante, la dependencia. Aunque sin dejar 

de lado que el punto axial de consideración o nodal era el económico. 

Su uso, el de dependencia considerado y modelado, en el ámbito que nos interesa 

en esta oportunidad, como determinante en última instancia, se puede ubicar como un 

enunciado de usanza ineludible para hacer referencia a países como Venezuela y, también, 

como un imperativo categórico para el estudio de una realidad histórica marcada por el 

sometimiento externo. En este orden de ideas, Brito Figueroa resaltó que los únicos 

vocablos válidos para expresar la realidad venezolana, en la década del setenta del 1900, 

eran neocolonial o colonial. Así se lee,  

…son los únicos términos con los que se puede definir y caracterizar el 
proceso de dependencia que domina en todos los niveles sociales de 
Venezuela contemporánea. Subsiste, es cierto, la soberanía político – 
jurídica, pero la dinámica de nuestra vida política, precisamente como 
nación independiente, está determinada por intereses extranacionales y a 
veces – de modo significativo en 1959-1969 – llegan hasta las 
instituciones del Estado…17  

                                                            
16 Moreno Fraginals, pp. 20-21. (Cursivas en el original). 
17 Federico Brito Figueroa. Historia económica y social de Venezuela. Una estructura para su estudio. 3ª 

edición, Caracas: Ediciones de la Biblioteca de la Universidad Central de Venezuela, 1975, p. 3, tomo I. 



TiempoyEspacio   
Depósito Legal: pp198402DC2832 • ISSN: 1315-9496  
 
 
 
 

 

 

Centro de Investigaciones Históricas Mario Briceño Iragorry 

 

N
° 

8
4

  
V

o
l.
 X

L
II

I.
 J

u
li
o

 –
 D

ic
ie

m
b

re
 2

0
2

5
 

79 

La dependencia fue un concepto justificado con el nacionalismo económico 

difundido en conjunto con las propuestas provenientes de la Comisión Económica para 

América Latina (CEPAL), fundada en 1948. Las propuestas nacidas desde su seno se 

extendieron como fórmula de desarrollo y de menor subordinación frente a bienes 

manufacturados provenientes de países con mayor nivel de desarrollo tecnológico. Fue este 

uno de los justificativos a partir de los cuales se estableció la política de sustitución de 

importaciones. Bajo esta concepción se patrocinó que el núcleo central para potenciar el 

desarrollo surgiría del Estado, así como un mercado regulado por él. 

En este contexto, la palabra dependencia pasó a ser un concepto de utilidad para 

quienes apreciaban la historia de América Latina como un espacio territorial ocupado, 

intervenido y rasgado en sus entrañas por la injerencia externa. Es dable pensar que 

conceptos e ideaciones desplegadas al efecto no hacen sino reduplicar axiomas y 

enunciados marcados por una disposición doctrinaria. Una referencia respecto al siglo XX 

sirve de ejemplo al momento de caracterizar los nexos de dependencia venezolana, así ―… 

de país semicolonial, se transforma en país neocolonial o simplemente colonial…debido a 

que la fuerza colonizadora del imperialismo norteamericano es decisiva en el mundo 

capitalista…‖18.  

Esta disposición, donde axioma y enunciado preceden a todo problema histórico – 

historiográfico es una prominente característica de la historiografía marxista dependiente 

del marxismo soviético y la Tercera Internacional. Si bien la Independencia fue un bien 

positivo, en lo atinente a las masas populares su proyección como clase no lo fue, porque la 

guerra de independencia no logró alcanzar el carácter de revolución democrático – 

burguesa. Habría sido el escaso desarrollo económico el impedimento para la formación de 

clases sociales como la burguesía y el proletariado, ―… capacitados para destruir las 

relaciones de producción de tipo esclavista y feudal…‖19.  

Sin que la guerra de independencia se considerara una revolución democrático – 

burguesa, se ha difundido que con ella se revelaron manifestaciones y hechos de textura 

                                                            
18 Ídem, p. 2, tomo I. 
19 Brito Figueroa. Tiempo de Ezequiel Zamora, p. 25. 



TiempoyEspacio   
Depósito Legal: pp198402DC2832 • ISSN: 1315-9496  
 
 
 
 

 

 

Centro de Investigaciones Históricas Mario Briceño Iragorry 

 

N
° 

8
4

  
V

o
l.
 X

L
II

I.
 J

u
li
o

 –
 D

ic
ie

m
b

re
 2

0
2

5
 

80 

radical revolucionaria y, por tal razón, se debería considerar como expresión 

revolucionaria. Brito Figueroa se encargó de difundir la tesis según la cual los integrantes 

de las montoneras y guerrillas rurales que ocupaban hatos y latifundios, y gracias a la 

participación armada, lograron obtener grados militares y políticos, más allá de su origen 

social, ―… contribuyen a resquebrajar la aristocrática superestructura de la sociedad 

colonial…‖20. A partir de esta figuración se difunde que, desde este momento de la historia 

de Venezuela, surgió una actitud de desprendimiento hacia la propiedad privada, ―… 

democratismo e igualitarismo, desprecio hacia los prejuicios sociales, odio a los opresores, 

cualidades que constituyen invalorable patrimonio y reserva moral de la masa popular 

venezolana.‖21. 

 Sin ánimos de generalización con la denominada historiografía marxista 

venezolana se ratifica una tesis y enunciados precedentes, tal como se puede precisar con 

la creencia cuya tesis ha sido que la guerra de independencia fue un movimiento de masas, 

cuyo legado de imponderable importancia es el espíritu igualitario y democrático en el 

venezolano. Por su parte la valoración de la imagen de Bolívar encuentra anclaje en la 

lucha por la liberación. De igual manera, esta idea es reafirmada junto con otra según la 

cual la guerra de independencia fue una guerra de liberación nacional. Según esta 

particular percepción de la historia de Venezuela lo fue de este modo porque representó 

una querella basada en la superación del yugo extranjero. Fue este levantamiento una 

verdadera revelación en lo referente a la constitución del carácter nacional del venezolano. 

Expresado este último en democratismo e igualitarismo. 

Bajo la mirada de estudios recientes y relacionados con la guerra de Independencia 

y su resultado, se asegura lo siguiente: ―… el régimen económico colonial al que ya 

estábamos sometidos, no se modifica. Es más, incluso se fortalece, porque en el terreno 

económico nunca tuvimos independencia…‖22. Una plausible equivalencia de este 

convencimiento fue que la guerra, contextualizada por Brito Figueroa, entre 1810 y 1821 no 

                                                            
20 Ídem, p. 26 
21 Ibídem. 
22 Vladimir Acosta. Salir de la colonia, Caracas: Editorial Galac y Monte Ávila Editores Latinoamericana, 

2021, p. 85. 



TiempoyEspacio   
Depósito Legal: pp198402DC2832 • ISSN: 1315-9496  
 
 
 
 

 

 

Centro de Investigaciones Históricas Mario Briceño Iragorry 

 

N
° 

8
4

  
V

o
l.
 X

L
II

I.
 J

u
li
o

 –
 D

ic
ie

m
b

re
 2

0
2

5
 

81 

alcanzó a convertirse en una de carácter democrático y burgués. Esto fue atribuido a que 

no hubo la destrucción de las relaciones de producción que caracterizaban la formación 

económica – social de Venezuela. ―… La razón de su insurgencia es necesario buscarla en el 

interés de monopolizar exclusivamente todas las instituciones del Estado…‖23. Para dar 

cuerpo a esta argumentación remitió al lector a explicaciones esgrimidas por Carlos 

Irazábal en su texto Hacia la democracia, y quien había señalado que la revolución de 

independencia americana fue distinta a la revolución burguesa europea, aunque con 

contenidos ideológicos parecidos. 

 Por otra parte, Brito Figueroa fue enfático al intentar demostrar que las ideas 

revolucionarias de la Francia del 1700 inspiraron a los españoles americanos en la lucha 

por la liberación. Ideas que, según su parecer, habían ingresado por las Antillas. En esta 

cuestión, al igual que en otras anotadas en distintos textos redactados por él, citó a 

Laureano Vallenilla Lanz (1870-1936) y las argumentaciones de éste extendidas en 

Cesarismo democrático, cuya publicación fue en 1919. Argumentaciones reduplicadas para 

reafirmar las tesis con anterioridad descritas. A Brito Figueroa le cautivaron 

argumentaciones configuradas por Vallenilla Lanz respecto a la independencia como una 

guerra civil y el papel de la plebe en el conflicto, tanto en el bando realista como 

republicano.  

En lo referente a la Revolución Francesa, Carrera Damas afirmó durante 1958 que 

ella se utilizaba para establecer un eslabón causal, aunque era aceptable considerar 

aspectos latinoamericanos y franceses en tiempos de revolución independentista. Sin 

embargo, ella debería interesar en Hispanoamérica más como repercusión o derivación y 

no como una influencia causal. Menos para asimilar feudalismo con colonia y revolución 

con Francia. Lo indispensable era romper con la visión de la teoría causa – efecto con la 

cual se asimilaba la Independencia suramericana como reflejo directo de la Ilustración y la 

Revolución Francesa24.  

                                                            
23 Brito Figueroa. Tiempo de Ezequiel Zamora, p. 24. 
24 Germán Carrera Damas. Metodología y estudio de la historia. 2ª edición, Caracas: Monte Ávila Editores, 

1980, pp. 137-160. 



TiempoyEspacio   
Depósito Legal: pp198402DC2832 • ISSN: 1315-9496  
 
 
 
 

 

 

Centro de Investigaciones Históricas Mario Briceño Iragorry 

 

N
° 

8
4

  
V

o
l.
 X

L
II

I.
 J

u
li
o

 –
 D

ic
ie

m
b

re
 2

0
2

5
 

82 

Un aspecto clave de la Independencia, como bien positivo, se ancla en el 

surgimiento de un nuevo orden político durante el año de 1811. El mismo fue considerado 

un ―… progreso porque rompe las cadenas de la dominación colonial.‖25. Esto supone una 

revolución inacabada porque la base económica permaneció inalterada, donde el dominio 

de los terratenientes y una burocracia identificada con la usura y el comercio monopolista 

se aprovechó de sus frutos. 

Brito Figueroa desarrolló su relato a partir de tres tesis configuradas por Carlos 

Irazábal y por parte de Laureano Vallenilla Lanz. Una se refiere a 1810 ―… cuando, 

impulsada por sus hombres más conscientes, proclaman la independencia…‖26. Aunque la 

clase terrateniente, en palabras delineadas por él, se había encargado de excluir a las masas 

populares que ―… contempla asombrada la insurgencia de la clase terrateniente…‖27. Esta 

otra idea le serviría de marco para demostrar y convencer cómo unas condiciones objetivas 

condujeron al movimiento bélico que surgió en 1859, así como la base para el surgimiento 

del liderazgo de Ezequiel Zamora (1817-1860). Cuya figura fue vinculada con la herencia 

del democratismo y el igualitarismo forjados con las montoneras que conformaron las 

masas campesinas en tiempos de la independencia. Un tercer convencimiento tuvo su 

anclaje respecto a la propiedad territorial que, lejos de haber encontrado una solución 

favorable para los campesinos concluyó en un cambio de unos propietarios frente a otros y 

al concretarse la ruptura del nexo colonial, fueron varios de los integrantes del ejército 

patriota quienes se convirtieron en nuevos dueños de tierras. Quizá lo más relevante de 

esta figuración fue la de demostrar que el movimiento de 1859 tuvo su precedente 

inmediato en las querellas desarrolladas con el conflicto frente a la monarquía española. 

Insistió en convencer acerca de la participación masiva de las masas campesinas en 

las distintas batallas que condujeron a la independencia. En tal sentido, uno de los 

conceptos utilizados fue: liberación. Tanto la participación de las masas populares junto a 

las huestes realistas como con las tropas republicanas lo fue en este orden: ―… destruyendo 

                                                            
25 Brito Figueroa. Tiempo de Ezequiel Zamora, p. 19. 
26 Ídem.  
27 Ibídem. 



TiempoyEspacio   
Depósito Legal: pp198402DC2832 • ISSN: 1315-9496  
 
 
 
 

 

 

Centro de Investigaciones Históricas Mario Briceño Iragorry 

 

N
° 

8
4

  
V

o
l.
 X

L
II

I.
 J

u
li
o

 –
 D

ic
ie

m
b

re
 2

0
2

5
 

83 

la apropiación latifundista de la tierra…‖28. Para ratificar esta tesis, tenida como un hecho 

cierto, expresó que las fuentes de información del período así lo evidenciaban. Bajo su 

mirada, ni esclavos ni campesinos podían llevar a cabo una revolución. De nuevo recurrió a 

tesis de Vallenilla Lanz para revalidar la idea según la cual la independencia había sólo 

producido una transferencia de la propiedad territorial. 

Este conjunto de condiciones conduce, de manera inevitable, a un convencimiento 

ancorado en la historia venezolana acerca del General de Hombres Libres, Ezequiel 

Zamora. Según lo divulgó Brito Figueroa, y de acuerdo con lo redactado por Laureano 

Villanueva (1840-1912) en su biografía en torno a la figura del caudillo llanero. Subrayó, en 

este sentido, que el origen familiar de Zamora había determinado su actuación ―… dentro 

de condiciones sociales saturadas de la tradición igualitaria del pueblo venezolano…‖29. 

Fue así como un individuo, a pesar de ser blanco, prefirió cabalgar al lado del desposeído y 

del oprimido social.  

 

Rutas del marxismo 

Fue durante la centuria del 1700 cuando se generalizó la utilización Antes de Cristo 

en común uso con Ante Diluviano. El primero, de arraigada usanza. El segundo, en desuso. 

Lo cierto del asunto fue que la periodización marxista no se generalizó. Sin embargo, 

conceptos como los de formación económico – social, modo de producción, 

superestructura han tenido mayor fortuna en lo que respecta a su uso. De igual manera, el 

marxismo generalizado ha privilegiado la esfera económica y la vida social humana, con el 

añadido de su conversión en figuración para la querella a la hora de hacer referencia a lo 

considerado representación del mundo burgués y el humanismo moderno.  

Es de común conocimiento esta advertencia a la luz de la percepción generalizada 

por algunos marxistas acerca del mundo y los hechos brutos, los cuales han sido 

                                                            
28 Ídem, p. 25. 
29 Ídem, p. 16.  



TiempoyEspacio   
Depósito Legal: pp198402DC2832 • ISSN: 1315-9496  
 
 
 
 

 

 

Centro de Investigaciones Históricas Mario Briceño Iragorry 

 

N
° 

8
4

  
V

o
l.
 X

L
II

I.
 J

u
li
o

 –
 D

ic
ie

m
b

re
 2

0
2

5
 

84 

supeditados a una disposición de progresividad, el cambio como necesidad y avance 

constantes30. Se debe asumir, por tanto, una concepción plagada del proyecto moderno 

denominado progreso y no tesis definitiva acerca del devenir. Sin embargo, la 

denominación marxista puede servir de marco para la aproximación a una corriente 

convertida en norma y prescripción desde los tiempos del 1800. En cuanto a su presencia 

en el ámbito de la historia y la historiografía se han destacado el 18 Brumario de Napoleón 

Bonaparte y la Lucha de clases en Francia cuyo redactor fue Marx. De igual modo, se ha 

difundido la idea según la cual su concepción de la historia fue desplegada en las primeras 

ochenta páginas de La ideología alemana y en la introducción a la Contribución a la 

crítica de la economía política. 

 Lejos de presentar un estudio pormenorizado en lo referente al contenido de los 

textos aludidos, me interesa poner de relieve alguno de los aspectos adjudicados a esta 

corriente historiográfica. Pero antes me parece imprescindible establecer algunas 

cuestiones que se pueden tener como heredad de las elaboraciones de la corriente 

historiográfica extendida con el marxismo a lo largo de la historia durante el 1900. En 

primera instancia es necesario rememorar una lectura de Marx marcada por la dinámica 

económica, hasta el punto de poder decir: marxismo = economicismo. Su vinculación con 

la Revolución Rusa y la figura de Lenin. Una disposición, convertida en doctrina de los 

movimientos de izquierda y comunistas, generalizada con la imagen de Josef Stalin (1878-

1953) después de 1923. El marxismo expuesto con la Revolución China y Mao Zedong 

(1893-1976). El denominado marxismo occidental, alejado del eurocomunismo y la 

socialdemocracia europea. El marxismo desplegado con la Revolución cubana y desde la 

perspectiva latinoamericana. El marxismo considerado con el estructuralismo y el 

expuesto con la Cuarta Internacional Trotskista cuya emblemática figura fue Ernest 

                                                            
30 Debe darse por entendido que a quienes se pueden adjudicar como herederos del marxismo constituyen una 

gran variedad. En este sentido, véase: Elías Palti. Verdades y saberes del marxismo. Reacciones de una 

tradición política ante su “crisis”, Buenos Aires: Fondo de Cultura Económica, 2005, Ludovico Silva: Anti 

manual. Para uso de marxistas, marxólogos y marxianos. 3ª edición, Caracas: Monte Ávila Editores, 1978 

y Perry Anderson. Consideraciones del marxismo occidental. 4ª edición, México: Siglo XXI 

Editores. Es importante advertir que en este último texto su autor realizó un análisis del pensamiento 

marxista en relación con pensadores del siglo XX europeo, sin que destacara a autores latinoamericanos como 

pensadores que hubiesen mostrado una tradición con los clásicos del marxismo. 



TiempoyEspacio   
Depósito Legal: pp198402DC2832 • ISSN: 1315-9496  
 
 
 
 

 

 

Centro de Investigaciones Históricas Mario Briceño Iragorry 

 

N
° 

8
4

  
V

o
l.
 X

L
II

I.
 J

u
li
o

 –
 D

ic
ie

m
b

re
 2

0
2

5
 

85 

Mandel (1923-1995) y una disposición posmoderna representada por Fredric Jameson, 

entre lo más representativo de esta corriente del pensamiento31. 

 En los escritos de Marx no se precisa con claridad una teoría política, tal como se 

puede apreciar entre quienes cultivaron el liberalismo desde el siglo XVII. Marx trazó sus 

líneas teóricas teniendo en mente las relaciones de producción dominantes y las fuerzas 

productivas, al lado de la visión según la cual la lucha de clases derivaría en la Dictadura 

del Proletariado. De esta forma, ofreció una percepción positiva del vocablo dictadura, así 

como una ideación limítrofe con una teoría política y hermanada con el progreso 

inevitable32. En lo concerniente al impacto historiográfico de sus teorizaciones se pueden 

simplificar en el hecho de haber propuesto nuevos temas, conceptos y categorías de 

análisis, también el de haber difundido estudios relacionados con sectores de clase 

excluidos con la historia política del decimonono a escala planetaria. 

     A lo largo del siglo XX, el término marxismo se utilizó para definir una visión de la 

historia basada en las ideas desarrolladas por Vladimir Ilich Ulianov Lenin (1870-1924) y 

sus seguidores. Entre ellos, Josef Stalin tuvo un papel fundamental al consolidar esta 

interpretación, especialmente a través de su obra Materialismo dialéctico y materialismo 

histórico, publicada en 1937. Asimismo, quienes se oponen al liberalismo han destacado 

Cuestiones del leninismo, texto de 1926 en el que Stalin buscó presentarse ante sus lectores 

como un intelectual de izquierda y un fiel continuador del pensamiento de Lenin. 

     Es fundamental destacar el extenso debate sobre la transición entre distintos modos de 

producción, concebidos como etapas sucesivas en las que cada nueva fase representa un 

nivel superior al anterior. La noción de novedad desempeña un papel central en esta visión 

del mundo, pues, al vincularse con la idea de Revolución, la creación de una nueva realidad 

                                                            
31 Un interesante examen acerca de estos autores se puede consultar en el libro de Elías Palti ya mencionado. 
32 Un valioso estudio relacionado con este tema se puede consultar en Norberto Bobbio. Estado, gobierno y 

sociedad. Por una teoría general de la política. México: Fondo de Cultura Económica, 2010, en especial el 

capítulo IV. En lo referente a la metodología histórica, el marxismo clasifica los sucesos históricos en dos 

categorías: los correspondientes a la base económica y los pertenecientes a la superestructura. Conforme con 

Bobbio esta división reviste un problema por el lugar otorgado a una de ellas, siendo la estructura lo 

significativo mientras la superestructura resulta ser una derivación de ella. Véase: Norberto Bobbio. Ni con 

Marx ni contra Marx. México: Fondo de Cultura Económica, 1999, pp. 79-83.   



TiempoyEspacio   
Depósito Legal: pp198402DC2832 • ISSN: 1315-9496  
 
 
 
 

 

 

Centro de Investigaciones Históricas Mario Briceño Iragorry 

 

N
° 

8
4

  
V

o
l.
 X

L
II

I.
 J

u
li
o

 –
 D

ic
ie

m
b

re
 2

0
2

5
 

86 

se convierte en su manifestación más evidente. En este contexto, desde la Unión Soviética 

se impulsó la concepción de una historia que avanzaba a través de rupturas decisivas, 

desafiando la noción inicial de sucesión lineal de los modos de producción. El ejemplo más 

emblemático de esta perspectiva fue la Revolución Rusa, que ilustró el carácter disruptivo 

y transformador de estos procesos históricos33. 

En Venezuela, se tiene como el artífice de la historiografía marxista venezolana a 

Carlos Irazábal (1907-1991) quien, en uno de sus libros titulado Hacia la democracia, 

editado por vez primera en México el año de 1939, durante su estancia en este país como 

exiliado y del que he hecho referencia líneas antes, hizo gala de este convencimiento 

difundido por los jerarcas del Partido Comunista Soviético, al señalar, amparado en 

elaboraciones teóricas de Nicolái Bujarin (1888-1938)i respecto al mismo asunto, lo 

siguiente: 

Las revoluciones políticas en las sociedades equivalen a los saltos en la 
Naturaleza. Las unas y los otros son frecuentes. La evolución lenta, 
gradual, prepara las revoluciones políticas (…) son momentos inevitables 
de todo proceso histórico ascendente (…) Como en las sociedades en vías 
de desarrollo esta evolución jamás se detiene, se puede afirmar que la 
historia está constantemente ocupada en preparar los saltos y las 
conmociones… (Irazábal, 1974: 17 y 20) 

 En el texto publicado en 1937, Stalin expuso que la historia humana había 

transitado por cinco tipos fundamentales de relaciones de producción. A saber: comunidad 

primitiva, régimen esclavista, régimen feudal, régimen capitalista y régimen socialista, este 

último representado por la Unión de Repúblicas Socialistas Soviéticas y gobernada por él 

desde 1923. También se encargó de describir algunos aspectos relacionados con la 

ineludible dialéctica entre base económica y superestructura, otorgando a esta última un 

papel de mero reflejo de la infraestructura o base económica. 

 En este orden de ideas, es necesario recordar que uno de los elementos 

fundamentales de la física y mecánica clásica está referida a la idea según la cual todo 

                                                            
33 Dos estudios de gran valía acerca de este punto en: Herbert Marcuse. El marxismo soviético. Madrid: 

Alianza Editorial, 1971 y Ludovico Silva. Anti manual.   



TiempoyEspacio   
Depósito Legal: pp198402DC2832 • ISSN: 1315-9496  
 
 
 
 

 

 

Centro de Investigaciones Históricas Mario Briceño Iragorry 

 

N
° 

8
4

  
V

o
l.
 X

L
II

I.
 J

u
li
o

 –
 D

ic
ie

m
b

re
 2

0
2

5
 

87 

cambio es consecuencia de fuerzas inevitables. La idea de progreso extendida desde el 1700 

fue el basamento a partir del cual se justificó el desenvolvimiento histórico impregnado de 

progresividad. Desde los clásicos del marxismo y basado en la dialéctica se asumió el 

cambio como novedad, transformación y avance ascendente, por eso la insistente apelación 

a una ley de la historia y el avance en este orden. De esta manera, se argumentó acerca de 

la irreversibilidad del cambio social, el progreso constante y la transformación por saltos. 

Creencia a partir de la cual se justificó reflexiones en torno a la noción de revolución como 

expresión de las necesidades y contradicciones inherentes a todo conglomerado social 

dividido en clases sociales. 

 Se trata, sin duda, de una disposición cesionaria de la tesis de acuerdo con la cual el 

tiempo puede ser controlado, seriado y cifrado en el mundo de los hechos brutos. Además, 

esta disposición ha servido para legitimar toda acción revolucionaria, en la medida que la 

idea acerca de la revolución implica cambio ascendente, dinámico, rápido y la única 

medida de la acción revolucionaria. Aunque esta última creencia resulte paradójica, porque 

lo elaborado por Marx y Engels constituyó una teoría para la acción, en lo atinente a una 

intervención consciente y racional en el mundo social y, en consecuencia, dependiente de 

la voluntad humana. La paradoja resulta del convencimiento en torno a una inevitabilidad 

inherente al desenvolvimiento social, aunque no sea expresado de manera ostensible se 

puede determinar por los convencimientos que se han generalizado como verdad y los 

enunciados revelados como tesis. 

 Bajo este marco de insoluble contradicción, frente a los hechos brutos, se han 

desarrollado tesis generalizadoras, en las que es posible el encuentro con las inevitables 

expresiones contradictorias y antagónicas entre las relaciones de producción y las fuerzas 

productivas, presentes en todo modo de producción y que devienen fuerzas de cambio 

inevitable. Para el marxismo clásico, en su afán controlador – racional, era necesario 

concienciar, crear conciencia de clase, para imponerse al desarrollo inevitable de la 

historia. Es de hacer notar que por su especificidad y orientación el historiador marxista 

está marcado por los enunciados y los axiomas. 

 



TiempoyEspacio   
Depósito Legal: pp198402DC2832 • ISSN: 1315-9496  
 
 
 
 

 

 

Centro de Investigaciones Históricas Mario Briceño Iragorry 

 

N
° 

8
4

  
V

o
l.
 X

L
II

I.
 J

u
li
o

 –
 D

ic
ie

m
b

re
 2

0
2

5
 

88 

Inflexiones marxistas 

 Quizás estas cuestiones pueden parecer desconocidas por lo poco usual de este 

lenguaje en este momento. Sin embargo, lo que encierran estas figuraciones narrativas 

forman parte de una percepción particular del desenvolvimiento humano. Al efecto, resulta 

indispensable destacar que a partir de esta concepción un axioma o enunciado se 

experimenta como la vida misma o la única experiencia vital humana. Se trata de la idea de 

revolución como ruptura y superación del desenvolvimiento gradual y evolutivo de las 

sociedades humanas. Consiste en convencer acerca del nacimiento de alguna cosa nueva 

tal como lo escribió Carlos Irazábal en su texto Hacia la democracia en la década del 

treinta del 1900 venezolano.  

     Por otra parte, Brito Figueroa gustaba hablar de enfeudado para hacer referencia a la 

formación económica – social venezolana.  En su escrito Vida de Zamora afirmó, de 

manera reiterada y categórica, acerca de la persistencia de relaciones de producción con un 

marcado carácter feudal en conjunto con las que él llamó de tipo esclavista, aunque insistió 

que las primeras predominaban sobre estas últimas. Así, intentó una definición de lo 

denominado por él enfeudado. Un intento de definición, reproducida desde sus conceptos, 

respecto a enfeudado sería el de un proceso natural y espontáneo cuya base es el 

latifundio o un tipo de relación latifundista – pre capitalista que la sustenta y es su raíz. 

 Por lo hasta ahora destacado, es dable una aproximación o intento por comprender 

una visión o cosmovisión de los hechos brutos precedida de enunciados, tenidos como 

atributos de la experiencia latinoamericana y venezolana, de manera concreta. No se trata 

de hacer referencia a lectores dedicados a estudiar los fundamentos de sus propias 

aseveraciones y reflexiones, porque nos llevaría por un camino de encuentro con 

intenciones ocultas y, de seguro, a alejarnos de un examen de talante historiográfico. Esto 

lo digo porque una de las disposiciones, respecto a la historia como una disciplina del 

estudio de la dimensión social, desplegada con Marx, fue la concepción del progreso con la 

que la mirada del historiador se volcó hacia el futuro más que en lo ocurrido. En 

consecuencia, se podría rememorar lo que en algún momento propuso Vilar en atingencia 



TiempoyEspacio   
Depósito Legal: pp198402DC2832 • ISSN: 1315-9496  
 
 
 
 

 

 

Centro de Investigaciones Históricas Mario Briceño Iragorry 

 

N
° 

8
4

  
V

o
l.
 X

L
II

I.
 J

u
li
o

 –
 D

ic
ie

m
b

re
 2

0
2

5
 

89 

a que el campo del historiador era el del cambio, no sólo a escala de los casos sino de las 

estructuras34. Ese cambio precisado como progresividad, de cada modo de producción, se 

experimentaría a la luz de la lucha de clases, como precedente de la dictadura del 

proletariado, es indispensable agregar, porque sería con ésta que la contradicción primera, 

la división social del trabajo, se difuminaría. 

 Otro aspecto, en relación con esta corriente del pensamiento social e histórico –

historiográfica, se puede relacionar con lo que la palabra marxista se ha combinado. 

Cuando hago referencia a cesionarios de la corriente originada desde la concepción 

materialista de la historia durante el 1800, no deseo expresar que quienes apelan al 

marxismo sean unos grandes teóricos del mismo. Más bien, tal como lo muestran quienes 

apelan a este concepto con fines de reconocimiento y de legitimidad historiográfica, ella ha 

sido convertida en una denominación en equivalencia con la palabra progresista. De igual 

modo, ha sucedido con la propia de revolución, liberación, igualdad, libertad, al menos las 

de mayor uso. Así, se debe tener en mente que la palabra en cuestión ha servido y sirve 

para hacer referencia a formas de gobierno, acciones y prácticas políticas contrarias a la 

libertad de mercado, la libertad negativa, según el credo liberal, y las formas de 

representación políticas forjadas con el liberalismo histórico. Es decir, son contrarias a 

toda acción amparada en el libre albedrío y con una marcada tentación controladora de la 

vida humana basados en la creencia de una guía, ya sea persona o colectivo, que los lleve a 

la restitución de lo que otros disfrutan. 

 Bajo este mismo marco de ideas, debe ser añadido que las ideaciones enmarcadas 

bajo esta denotación se han configurado a partir de un imperativo moral. Esto es, axiomas 

y enunciados se muestran, quizás de manera subrepticia, como un requerimiento obligante 

en los estudios emprendidos bajo su ámbito metodológico. Es decir, figuraciones y 

configuraciones de lo ocurrido se suelen extender en conjunción con lucha de clases, clase 

social y relaciones sociales de producción. Además, para el caso de quien reflexiona desde 

el Tercer Mundo se convirtió en un imperativo circunscribir los asuntos historiográficos 

que tratan en conceptos como los de dependencia, colonialismo, neocolonialismo y 

                                                            
34 Vilar, p. 53.  



TiempoyEspacio   
Depósito Legal: pp198402DC2832 • ISSN: 1315-9496  
 
 
 
 

 

 

Centro de Investigaciones Históricas Mario Briceño Iragorry 

 

N
° 

8
4

  
V

o
l.
 X

L
II

I.
 J

u
li
o

 –
 D

ic
ie

m
b

re
 2

0
2

5
 

90 

eurocentrismo. Conceptos que son utilizados para mostrar una historia nacional que no es 

nacional por experiencia y envuelta en una existencia supeditada a intereses foráneos. 

 Un prominente ejemplo de cómo revolución, lucha de clases, inevitabilidad y 

necesidad histórica en conjunto con novedad, entre propagandistas del marxismo soviético 

sumado con el chino, fue el representado entre aquellos que asimilaron el marxismo y el 

comunismo con lucha armada. Es preciso recordar que después de la Segunda Guerra se 

generalizó el calificativo de guerras de liberación para confrontar el imperialismo, en 

especial, estadounidense entre países todavía sometidos al colonialismo en Asia y África. 

No sólo sirvió de marco para ratificar la tesis de salto histórico sino para legitimar la lucha 

armada. En este sentido, sirve de ejemplo lo delineado por Irazábal a principios de la 

década del sesenta del 1900. Irazábal argumentó que el rumbo de la historia dependía de la 

voluntad, la pureza e inteligencia del hombre en el seno de la sociedad que llevaba su 

existencia. 

… Allí, evolutivamente, pacíficamente, se gestan los cambios materiales y 
se moldean los intelectuales, propios del orden social que nace. Cuando 
logra el crecimiento adecuado trata de imponerse y afianzarse. Lo logrará 
sólo revolucionariamente cuando la resistencia que encuentra frente a su 
ascenso lo obliga a apelar a la violencia, a la revolución. Esta es 
precisamente la escena más apropiada para realzar – cuando se tiene la 
talla espiritual indispensable – el valor de una personalidad…35 

 Hasta ahora he intentado una aproximación a una concepción del mundo, sin duda 

de impacto para el ámbito historiográfico, pero cuyo maleable uso por parte de quienes 

utilizan sus conceptos, inicialmente políticos, como los de liberación, propiedad, derechos, 

revolución, soberanía, no lo llevan a cabo con el propósito de enriquecerlos sino para ser 

manejados en aras de mostrar innovación, novedad, inauguración y legitimación de nuevas 

formas de gobierno en que el Estado se impone sobre toda una sociedad. Por lo pronto, es 

                                                            
35 Carlos Irazábal. Venezuela esclava y feudal. Episodios de la historia de Venezuela. 2ª edición. Caracas. 

José Agustín Catalá, editor, 1974, p. 10. Irazábal citó un texto de Bujarin titulado El materialismo histórico. 

Ensayo popular de sociología marxista, el cual fue editado por la Editorial Cenit de Madrid en 1933, a 

partir de una traducción del inglés preparada por una editorial inglesa. En 1972 apareció una edición 

auspiciada por Siglo XXI Editores Argentina. Bujarin murió en una de las purgas llevadas a cabo durante el 

estalinismo, su obra fue estudiada con cierto detenimiento por parte del húngaro Gyorgy Luckács y el italiano 

Antonio Gramsci. 



TiempoyEspacio   
Depósito Legal: pp198402DC2832 • ISSN: 1315-9496  
 
 
 
 

 

 

Centro de Investigaciones Históricas Mario Briceño Iragorry 

 

N
° 

8
4

  
V

o
l.
 X

L
II

I.
 J

u
li
o

 –
 D

ic
ie

m
b

re
 2

0
2

5
 

91 

dable atribuir a la concepción materialista de la historia el haber permitido sondear otros 

caminos de análisis, en que teoría, método, sujeto y objeto de la historia resultan de axial 

importancia para la comprensión de la historiografía mundial durante el 1900. 

 Así, es necesario añadir consideraciones de lectores y analistas de los años sesenta 

quienes consideraron que revolución sumada con violencia formaron parte de 

configuraciones del veinte, las cuales se extendieron en combinación con las luchas 

anticoloniales, posteriores a la década del cuarenta del 1900. Hannah Arendt cuestionó las 

tesis de transformación o cambio combinadas con violencia o lucha armada. 

Efectivamente, en un texto publicado por vez primera en 1969 y donde refutó a Jean Paul 

Sartre, indicó que Marx reconoció el papel de la violencia en la historia, aunque  

…no era la violencia sino las contradicciones inherentes a la sociedad 
antigua lo que provocaba el fin de ésta. La emergencia de una nueva 
sociedad era precedida, pero no causada, por violentos estallidos, que él 
comparó a los dolores que preceden, pero desde luego no causan, al 
hecho de un nacimiento orgánico…36  

 Cita a partir de la cual es posible hacer referencia a lo que se estudia y expone 

guardan estrecha relación con convencimientos personales, aunque compartidos 

socialmente. Sin embargo, se debe imponer el testimonio y la fidelidad de la información 

proporcionada con lo estudiado. La tesis de la guerra de liberación, en la cual se encuentra 

cobijada la idea de revolución que es objeto de crítica por parte de Arendt, resulta de gran 

importancia porque muestra cómo se suman argumentos a tesis tenidas como una verdad. 

Lo importante, para el analista de hoy, es llegar al convencimiento según el cual lo 

divulgado, como una verdad invariable, resulta de querellas alrededor de disputas políticas 

cobijadas en opciones sociales y combinadas con lo asumido como ciencia. 

 

 

 

                                                            
36 Hannah Arendt. Sobre la violencia. Madrid: Alianza editorial, 2008, p. 20. 



TiempoyEspacio   
Depósito Legal: pp198402DC2832 • ISSN: 1315-9496  
 
 
 
 

 

 

Centro de Investigaciones Históricas Mario Briceño Iragorry 

 

N
° 

8
4

  
V

o
l.
 X

L
II

I.
 J

u
li
o

 –
 D

ic
ie

m
b

re
 2

0
2

5
 

92 

Consideración de cierre  

No ha sido mi intención mostrar la pureza teórica o no de una corriente del 

pensamiento que tuvo su origen durante el 1800 y que ha formado parte del análisis social 

a lo largo del 1900. Cuando se habla de marxismo no sólo se hace referencia a una 

concepción del mundo. A ella se han sumado formas de gobierno en que un partido a 

través del Estado cercena el libre albedrío, en nombre de la conquista o construcción del 

futuro. Los epígonos del marxismo, en especial del proveniente de la Unión Soviética y la 

Academia de Ciencias de la URSS, fueron los diseñadores, por ejemplo, del concepto de 

socialismo en un solo país cuyo mayor propulsor fue Stalin para oponerse a la tesis de 

revolución permanente desarrollada por el malogrado León Trotski (1879-1940)37. La idea 

de revolución permanente sustentaba la necesidad de la construcción del socialismo a 

escala planetaria y no en nichos territoriales, entre otras consideraciones. 

En los años cincuenta del 1900 comenzó a circular un texto redactado por Hannah 

Arendt, titulado Los orígenes del totalitarismo. En él Arendt, entre otros razonamientos, 

expresó que dos tesis surgidas en el decimonono, como lo fueron el racialismo y el estudio 

basado en el origen de las clases sociales se fundieron en los años del 1900. Al cabo de un 

tiempo las teorías políticas se basaron en esta combinación, tal como sucedió con las 

nuevas versiones que la izquierda socialdemócrata ayudó a fortalecer como teorías 

nacionalistas, la cuestión de las nacionalidades y la edificación nacional. 

Los principales exponentes del marxismo, al desarrollar la concepción materialista de la 

historia, otorgaron escasa atención al nacionalismo y al problema de las nacionalidades, 

considerándolos expresiones de la pequeña burguesía. Estos temas adquirieron relevancia 

durante el 1900, especialmente con los movimientos de descolonización posteriores a la 

Segunda Guerra Mundial. La limitada atención al nacionalismo probablemente se debió a 

la perspectiva universalista que predominaba en el pensamiento marxista, centrado en 

                                                            
37 En 1930 fue dada a conocer La revolución permanente. Zinoviev, Kamenev y Bujarin fueron los 

encargados de refutar las ideas en ella expuesta, como seguidores del Padrecito Stalin. No terminaron bien su 

aventura como idólatras. En 1936 Trotski volvió a la carga con La revolución traicionada en que mostró, 

según su óptica, las desviaciones del socialismo. 



TiempoyEspacio   
Depósito Legal: pp198402DC2832 • ISSN: 1315-9496  
 
 
 
 

 

 

Centro de Investigaciones Históricas Mario Briceño Iragorry 

 

N
° 

8
4

  
V

o
l.
 X

L
II

I.
 J

u
li
o

 –
 D

ic
ie

m
b

re
 2

0
2

5
 

93 

Europa y sus países más desarrollados, donde se creía que el socialismo triunfaría de 

manera inevitable.  

En búsqueda de legitimación, ha sido el desplegado respecto a la cuestión de las 

nacionalidades lo propuesto por Stalin. Éste difundió la idea de acuerdo con la cual las 

naciones se definían por atributos de naturaleza cultural y geográfica, aunque 

determinadas por condiciones económicas, y no por aspiraciones de elites políticas y 

culturales que apelaran al nacionalismo. Por supuesto, la idea arraigada y generalizada 

entre los marxistas del Tercer Mundo fue que en cada uno de los países que constituían la 

periferia capitalista, se habían visto impedidos a consolidar Estados – nación modernos 

por la dependencia y porque los países del Centro impedían el desarrollo interno de un 

mercado nacional. Se juntaron así aspectos étnicos, culturales, políticos y, en especial, 

económicos para mostrar una imposición externa y la cual ayudó a fortalecer tesis 

alrededor del colonialismo y del neocolonialismo. 

Si se ha de caracterizar el marxismo, o el marxismo modelado por algunos 

historiadores, es indispensable tener presente, en primer lugar, lo imperativo que resulta 

ratificar tesis ideadas y convertidas en doctrina o imperativo de análisis. En consecuencia, 

es necesario reiterar que el trabajo crítico, en historiografía, no se trata del 

desconocimiento de un otro, se trata de un intento de comprensión del devenir según lo 

que las fuentes de información ofrecen como testimonio o, de modo especial, un 

acercamiento a lo que se interpreta o narra ante lo sucedido. Menos se trata de asumir 

posiciones moralistas las cuales poco ayudan a interpretar la existencia de las personas, 

porque la reduplicación de tesis más bien ofrece, al lector, una narración de la historia ya 

estructurada y que solo requiere de la reafirmación de quienes colocan por delante el culto 

a la autoridad o creencias mantenidas a lo largo del tiempo como doctrinas, compartidas 

desde la dimensión política. 

Es el caso muy común de una inclinación historiográfica marcada por imperativos, 

axiomas y enunciados tenidos como verdad inapelable. Verdad ratificada al citar a quienes 

se asume como autoridad del análisis histórico. Un ejemplo puede ser el lugar que ocupan 



TiempoyEspacio   
Depósito Legal: pp198402DC2832 • ISSN: 1315-9496  
 
 
 
 

 

 

Centro de Investigaciones Históricas Mario Briceño Iragorry 

 

N
° 

8
4

  
V

o
l.
 X

L
II

I.
 J

u
li
o

 –
 D

ic
ie

m
b

re
 2

0
2

5
 

94 

los Estados Unidos de Norteamérica ante una América Latina sometida a sus designios. Se 

ha convertido en un dogma una apreciación acerca de los anglosajones americanos como 

propiciadores de los males latinoamericanos. Se pudiera pensar en una creencia, quizás 

con razones de peso por su papel en la historia de América Latina y devenida tradición, 

dibujada al menos, con el Ariel de Rodó y que no ha cesado desde 1898.  

Es esta una cuestión explotada políticamente de manera reiterada y que le ha rendido 

sus frutos en distintas mentalidades del orbe, con el apoyo de analistas europeos. Estudiar 

relatos históricos, dentro de esta perspectiva, permite concluir que la historia responde a 

intereses distintos y que llegan a imponerse sobre lo que los testimonios evidencian. Ya lo 

he expresado. No se trata de mentiras, se trata de un uso particular del acaecer para la 

práctica del juicio contemporáneo. De manera preeminente la historia y su narrativa viene 

siendo utilizada, no para hacer hablar lo ocurrido sino para un servicio de la experiencia 

actual. Se debe insistir en que esto no es bueno ni malo. Más bien, lo importante de 

estudiar lo sucedido y sus ideaciones resultan ser fundamentales para el acercamiento a 

formas de representación en que caben creencias, leyendas, lo vivido y lo anhelado, o lo 

que se espera pueda cristalizar. 

En fin, si de algo puede servir el examen de los relatos y narraciones históricas, a partir 

de la crítica historiográfica, es para mostrar la maleabilidad de lo denominado como 

historia e historiografía. En las líneas trazadas con anterioridad he apenas intentado un 

acercamiento a creencias tenidas como tesis. Entre las ideaciones consideradas, en esta 

ocasión, es dable el encuentro con axiomas y enunciados desplegados como una verdad de 

la historia. Se trata, al fin y al cabo, del examen de unas mentalidades que asumieron una 

verdad y una percepción de la historia. Por supuesto, con cesionarios en la 

contemporaneidad.  

 

 

 


